# Akulturasi Agama dan Budaya Lamaran *Ngunggah-Ngungahi* dalam Adat Kawin *Colong* di Banyuwangi

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Qurrotul Ainiyah
<u>ainishomad27@gmail.com</u>
Universitas Al-Falah As-Sunniyyah Kencong Jember

#### Abstract

Ngunggah-ngunggahi is one of the proposal traditions of the Osing Banyuwangi tribe. This proposal tradition is carried out secretly, the Osing people call it colong. With an ethnographic approach, this study produces; First, the proposal of ngunggah-ngunggahi is part of the colong marriage custom. This custom is carried out because the couple wants to get married, but does not get the blessing of the parents of the prospective bride. By carrying out the ngunggahi-ngunggahi custom, the Osing people have carried out a "symbology process", because the Osing people consider Wong Osing who carry out the colongan ritual to be considered brave and responsible men because they are able to fight for their love to the level of marriage. Second, the harmonization of religion and culture in the ngunggah ngunggahi tradition is formed from local wisdom combined with Islamic values. The position of Islamic values as a high tradition is used as a basis for the ngunggah-ngunggahi tradition (low tradition). Islamic values can be seen from the restrictions on the social interaction of prospective brides and grooms in colong activities adjusted to Islamic teachings, and include readings of the holy verses of the Qur'an, prayers and prayers taught by scholars in the following ritual processes. So the harmonization of religion and culture in the ngunggah-ngunggahi tradition is formed in a culture space that can be accepted by all Osing people in Banyuwangi.

Keywords: Ngunggah-ngunggahi, Osing, Religion, Culture.

#### **Abstrak**

Ngunggah- ngunggahi merupakan salah satu tradisi pinanganpada suku Osing Banyuwangi. Tradisi pinangan ini dilakukan secara sembunyi-sembunyi, masyarakat Osing menyebutnya dengan colong. Dengan pendekatan etnografi,maka penelitian ini menghasilkan; Pertama, lamaranngunggah- ngunggahiadalahbagian dari adat kawin colong. Adat ini dilakukan akibat pasangan yang ingin menikah, tapi tidak mendapat restu dari orang tua calon pengantin perempuan.Dengan melakukan adat ngunggahi-ngunggahi masyarakat Osing telah melakukan "prosesual simbologi", sebab masyarakat Osing menganggap Wong Osing yang melaksanakan ritual colongan dianggap sebagai lelaki pemberani dan bertanggung jawab karena mampu memperjuangkan cintanya sampaijenjang perkawinan. Kedua, keberagamaan dan budaya dalam adatngunggah ngunggahi terbentuk dari kearifan lokal yang dipadu padankan dengan nilai- nilai Islam.Kedudukan nilai- nilai Islam sebagai high traditiondigunakan sebagai landasan pada proses- proses tradisi ngunggah- ngunggahi (low tradition).Nilai- nilai Islam terlihatdari pembatasan pergaulan calon pengantin dalam kegiatan colongdisesuaikan dengan ajaran Islam, serta menyertakan bacaan ayat suci al Qur'an, sholawat dan do'a yang diajarkan

e-ISSN: 2774-3179 DOI https://doi.org/10.53948/samawa.v5i1.165 ulama' dalam proses- proses ritual berikutnya. Maka harmonisasi agama dan budaya

p-ISSN: 2774-3187

dalamadatngunggah-ngunggahiterbentuk dalamculture space (medan budaya) yang dapat diterima oleh semua masyarakat Osing di Banyuwangi.

Keyword: Ngunggah-ngunggahi, Osing, Agama, Budaya.

#### **PENDAHULUAN**

Adat lamaran di Indonesia mempunyai daya tarik untuk dikaji karena keragaman konsep dan praktek yang berbeda antara satu sama lain. Seperti neundeun omong lamaran adat suku Sunda, yang berarti meminang secara resmi dari pihak keluarga laki- laki kepada keluarga perempuan. Lamaran suku Jawa disebut *paningset*, *paningset* artinya memberi *seserahan* sebagai tanda ikatan bahwa kedua belah pihak berkomitmen untuk menjadi pasangan suami istri<sup>2</sup>. Dan adat lamaran masyarakat Melayu di Riau disebut merisik. Adat merisik dilakukan untuk menyelidiki latar belakang calon pengantin wanita, dengan cara sindiran. Setelah dipastikan bahwa pinangannya diterima, pihak laki- laki datang kepada keluarga perempuan untuk melamar dan mengatur tanggal pernikahan.<sup>3</sup> Keragaman adat lamaran ditiap daerah ini menunjukkan bahwa bangsa Indonesia memahami budaya sebagai konsepsi- konsepsi yang diwariskan dalam bentuk simbolik. Cara inilah yang digunakan manusia untuk berkomunikasi, melestarikan dan mengembangkan pengetahuan terhadap kehidupan<sup>4</sup>. Budaya sebagai pengetahuan digunakan untuk strategi menghadapi kehidupan. Terutama yang berhubungan dengan religi dan menjadi media untuk berkomunikasi dengan dunia.

Jika diamati konsep dan praktek adat lamaran di Indonesia tidak jauh dari ajaran Islam. Alur ritualnya mewakili ekspresi nilai- nilai Islam, seperti contoh keterlibatan ulama' dalam acara selamatan pada proses lamaran<sup>5</sup>. Ini bukti bahwa Islam dan adat lokal mempunyai keterkaitan dan saling mengisi. Agama tidak bisa diartikan sama dengan pengakuan formal tentang hubungan manusia dengan Tuhan. Akan tetapi memahami agama sama saja dengan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bunga Nurwiyatin Putri, *Pernikahan Adat Sunda Perspektif Hukum Islam*, Shakhsiyah Burhaniyah: Jurnal Hukum Islam Vol.5 No.2 Juli 2020

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Titin Mulya Sari, Perkawinan adat Jawa perspektif Hukum Islam di desa Terlangu Kecamatan Brebes, al-Maslahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 5(10) 805-824, 2017

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Rozanna Mulyani prayogo, eddy setia, Turn Taking Patterns in Merisik tradition Of malays Batubara Society, researchgate.net 2020.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Clifford Geertz, *The Interpretation of Culture*, (New York: Basic Book, 1973), 89

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hilman Hadikusuma, *Antropologi Hukum Indonesia*, (Bandung: ALUMNI, 2017),70

memahami sesama manusia dalam kehidupan sosial<sup>6</sup>. Dari sinilah aturan lamaran di Islam tidak hanya berlaku dalam teks, aturan lamaran dalam Islam tidak lepas dari pengaruh budaya dimana masyarakat tinggal. Sehingga praktik adat lamaran di Indonesia merupakan gabungan antara adat lokal dan ajaran Islam.

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Salah satu adat lamaran yang menggabungkan agama dan budaya adalah adat *ngunggah-ngunggahi*. *Ngunggah-ngunggahi* dilakukan akibat orang tua dari pihak calon pengantin perempuan menolak calon pengantin laki-laki. Kemudian atas kesepakatan kedua calon pengantin, pihak laki- laki mencuri pihak perempuan dari keluarga. Sekilas prilaku *colong* bertentangan dengan ajaran Islam, karena perbuatan mencuri anak gadis dari orang tua dikategorikan sebagai *'urffasid*. Akan tetapi masyarakat *Osing*, menganggap laki-laki yang men-*colong* bertanggung jawab dan jantan. Alasan selaras dengan pendapat Cassirer disebut *lives in a symbolic universe* (manusia sebagai simbol kehidupan alam). Yang berarti tindakan suku *Osing* dalam adat *ngunggah-ngunggahi* dianggap wajar dan memiliki nilai penting bagi masyarakat *Osing*.

Beberapa penelitian sebelumnya yang membahas lamaran kawin colong<sup>9</sup> belum menyentuh ranah relasi agama dan budaya. Adat *ngunggah- ngunggahi* dalam kajian ini membahas relasi agama dan budaya. Agama yang berasal dari "langit" tetapi cara mendekatinya dari bumi, dimana tempat umat manusia merasa memiliki agama itu sendiri. <sup>10</sup> Dengan kata lain penerapan beragama harus menyesuaikan kondisi manusia yang akan menjalankan. Geertz mengatakan agama tidak bisa dibaca sebagai ajaran formal yang tertulis secara tekstual, akan tetapi memahami arti dan fungsi agama dalam kehidupan sosial dan pribadi<sup>11</sup>. Dan ritual *ngunggah-*

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Clifford Geertz, *Agama Jawa: Abangan, Santri Dan Priyayi*, Terjm. *The Relegion Of Java* (Depok: Komunitas Bambu, 2014), xii

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Abdul wahab khallaf, *Ilm Ushul Fiqh*, (Qhurah: Dar al- Qalam, tt), 89

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ernst Cassirer, An Essay on Man, (New Haven: yale University press, 1969), 27

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>The last similar researches such as Titis Wahyuningtyas, Dominikus Rato, dan Emi Zulaika, "Kajian Yuridis Terhadap Perkawinan Colong Suku Adat Osing Banyuwangi," *Artikel Ilmiah Hasil Penelitian Mahasiswa*, 2014, 1–9. Qurrotul Ainiyah dan Khoirul Hadi, "Islam and Local Culture: Trying to Unveil The Gender Values in 'Kawin Colong' Marriage Custom in Osing Society Of Banyuwangi," *The Ninth al-Jami'ah Forum, Coference Procceding*, 2016, 12–25. Ramdan Wagiono, "Tradisi Kawin Colong pada Masyarakat Osing banyuwangi Perspektif Sosiologi Hukum Islam," *al-Ahwal* 10, no. 2 (2017): 61–84. Fawaid Syaiful Rahman, "Status Hukum Pernikahan colong Mempelai Wanita di Desa Sraten kecamatan Cluring perspektif KHI dan Adat, Momentum," *Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial dan Keagamaan* 7, no. 2 (2019): 63–83. Norma Azimatul Aifah, "Upaya Mempertahankan Adat Kawin Colong Pada Masyarakat Islam Osing di Desa Kemiren Kecamatan Glagah Kabupaten Banyuwangi," *Mabahits: Jurnal Hukum Keluarga* 4, no. 01 (2023): 35–46.

Mudjahirin Thohir, Memahami Kebudayaan: Teori, Metodologi Dan Aplikasi, (Semarang: Fasindo Press, 2007),iv

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Clifford Geertz, *Agama Jawa:Abangan, Santri Dan Priyayi*, Terjm. *The Relegion Of Java* (Depok: Komunitas Bambu, 2014), xii

secara turun temurun dan menjadi ciri suku Osing.

ngunggahi sebagai bagian tradisi kawin colong merupakan simbol yang sangat dikenal dan dipahami oleh masyarakat Osing, sehingga menjadi perilaku atau kebiasaan yang dilakukan

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Colongan yang berarti mencuri ataupun menculik kekasih adalah bentuk resistensi terhadap kekuasaan orang tua. Resistensi yang dimaksud disini adalah upaya aktif untuk melawan dan menentang 12 kehendak orang tua. Akan tetapi masyarakat *Osing* meyakini men-colong dalam ngunggah- ngunggahi sebagai aturan adat. Meskipun orang tua perempuan tidak merestui, pada ahirnya mereka harus patuh pada aturan adat dan mengawinkan anaknya meskipun terpaksa. 13 Hal tersebut merujuk pada konsep kebudayaan semiotik yakni tanda dari ciri kasual pada peristiwa sosial, tingkah laku konkrit, tradisi- tradisi, karena budaya sebuah konteks yang dapat dijelaskan dengan terang dan secara mendalam. 14

Adat ngunggah- ngunggahi dalam kajian ini akan diuraikan dari kaca mata suku Osing yang beragama Islam. Sebab itulah informasi adat ngunggah- ngunggahi digali dari segi nilai Islam dalam sudut pandang suku *Osing* di Banyuwangi, dengan tidak mengabaikan nilai tradisi yang sudah dianut masyarakat *Osing*. Hal ini menunjukkan bahwa agama yang berasal dari "langit", tetapi cara mendekatinya dari bumi, dimana tempat umat manusia merasa memiliki agama itu sendiri. Dengan kata lain penerapan beragama harus menyesuaikan kondisi manusia yang akan menjalankan. Geertz mengatakan agama tidak bisa dibaca sebagai ajaran formal yang tertulis secara tekstual, akan tetapi memahami arti dan fungsi agama dalam kehidupan sosial dan pribadi 16. Dan ritual ngunggah- ngunggahi sebagai bagian tradisi kawin *colong* merupakan simbol yang sangat dikenal dan dipahami oleh masyarakat *Osing*, sehingga menjadi perilaku atau kebiasaan yang dilakukan secara turun temurun dan menjadi ciri suku Osing.

Disinilah penulis akan mempelajari *ngunggah-ngunggahi* dalam adat kawin *colong* sebagai mana suku *Osing* menginterpretasikan budaya mereka yang seharusnya di pahami dengan cara berfikir si pelaku atau yang lazim disebut "*emic view*", yakni melakukan ritual *ngunggah-ngunggahi* bukanlah hal yang tercela. Kajian tersebut ditinjau dari relasi agama dan budaya

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Misbah Zulfa Elizabet, *Resistensi Perempuan perlemen; Perjuangan Menuju Kesetaraan Gender*,( Depok: LP3ES,2018), 12

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Sution Usman Adji, *Kawin Lari dan Kawin antar Agama*, (Yogyakarta: Liberty, 1989), 105-106

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Geertz, The Interpretation of culture, 44

Mudjahirin Thohir, Memahami Kebudayaan: Teori, Metodologi Dan Aplikasi, (Semarang: Fasindo Press, 2007),iv

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Clifford Geertz, Agama Jawa: ...., xii

p-ISSN: 2774-3187 e-ISSN: 2774-3179

Penulis akan mempelajari adakah tradisi ngunggah- ngunggahi ini mempunyai kesesuaian atau perbedaan dengan nilai- nilai Islam. Dalam menguraikan data penulis tidak hanya berpegang pada pandangan informan, ada bagian-bagian yang memerlukan interpretasi peneliti terutama dalam mengkompromikan ajaran Islam dengan budaya setempat, sebab dengan berbagai alasan pemilik kebudayaan kadangkala tidak dapat mengungkap secara eksplisit apa yang mereka alami.

#### METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatankualitatif lapangan (field research) sebagai medan kerjanya. Pendekatan entografi digunakan untuk mendeskripsikan dan menerangkan diversitas (keragaman) pada tradisi ngunggah- ngunggahi yang di harapkan tradisi ini tidak punah dengan perkembangan zaman.Supaya tradisi ini biasa diteruskan dari generasi ke generasi berikutnya, maka tugas dari etnografi adalah memahami rumpun manusia.<sup>17</sup> Dalam pengambilan data, penulis memilih informan ahli atau dianggap ahli untuk menjelaskan dan menginterprestasikan tradisi ngunggah-ngunggahi yang menjadi kajian ini. Berdasarkan informan yang ahli penulis yakin dapat memperoleh interpretasi yang lebih dapat dipertanggungjawabkan dan juga dapat memperoleh penjelasan yang terinci. Tentu saja untuk mendapat data yang valid penulisharus memperhatikan berbagai aspek sosial budaya masyarakat Osingdan kajian ini terfokus pada kebudayaan masyarakat Osing (aspek folk). Maka etnografi yang digunakan mengacu pada model pendekatan emik, <sup>18</sup> yakni pendekatan yang memandang fenomena- fenomena sosial budaya kawin colong atas sudut pandang masyarakat (folk) Osing. Etnografi dalam kajian ini bersifat holistik- integrative yang bertujuan mendapat data atas *native's point of view*. <sup>19</sup> Untuk memperoleh deskripsi yang holistik tentang ngunggah-ngunggahidalam konteks budaya Osingdi Banyuwangi

#### HASIL DAN PEMBAHASAN

## Lamaran Ngunggah-Ngunggahi

Masyarakat Osing merupakan penduduk asli Banyuwangi yang dikenal dengan wong Blambangan atau disebut juga wosing (wong Osing). Kata Osing yang berarti tidak, bermakna

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> James P. Spradley, *Metode Etnografi*, (Yogyakarta: Tiara Wacana,1997), 13-14

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>John W. Creswell, *Qualitatif Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Appoachest*, Terjem. Ahmad Lintang Lazuardi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 134

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Spradley, *Metode Etnografi*, 76

bahwa masyarakat *Osing* menolak pengaruh dari luar pada zaman dulu. Sehingga tidak heran jika masyarkat *Osing* mampu menjaga kemurnian tradisi kebudayaan yang diwariskan oleh nenek moyang sampai saat ini.Sedangkan pola perkawinan suku*Osing* menganut perkawinan eksogami, yakni mencari pasangan dari suku dan klan sendiri.<sup>20</sup> Pola perkawinan tersebut bukan tanpa maksud,pernikahan ini bertujuan agar keturunan suku *Osing* lebih terjagadanmenunjukkan eksistensi suku *Osing* di tengah-tengah kehidupan masyarakat Jawa lainnya. Wajar saja jika suku Osing kaya akan tradisi kebudayaan. Salah satunya adalah tradisi pinangan, masyarakat Osing memiliki beberapa model lamaranyaitu *gredoan, angkat-angkatan*, dan *ngunggah-ngunggahi*.

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Ngunggah-ngunggahi merupakan salah satu ritual adat kawin colong, bentukmodel lamaran sembunyi- sembunyi. Adatlamaran ini sudah dipraktekkan nenek moyang suku Osing ketika Banyuwangi masih bernama Blambangan. Dari penelurusan sejarah, kepastian kapan adat ini dimulai masih simpang siur. Sebagaimana dikatakan bapak Joko kepala lembaga kebudayaan yang ada di Kemiren Banyuwangi;

"Mengenai tepatnya muncul tradisi *ngunggahi-ngunggahi* belum ada yang dapat memastikan, namun ada memperkirakan sudah ada sejak tahun 1950, ada juga yang mengatakan kalau sebelum kemerdekaan itu sudah ada. Yang pasti tradisi diawali dari cinta seorang anak kepala suku yang berasal dari macan putih dengan pemuda biasa, lalu cinta itu tidak mendapat restu dari keluarga perempuan. Maka sang pemuda tersebut membawa lari gadis tersebut dan menikahinya. Walaupun restu itu tidak didapat sekian lama ahirnya orang tua perempuan itu luluh juga, oleh karna itu untuk menghilangkan malu keluarga, kepala suku tersebut melegalkan perkawinan *colong* ini, ya...salah satu yang dilakukan adalah ritual *ngunggah-ngunggahi*". <sup>21</sup>

Cerita ini dibenarkan oleh kepala adat bapak Suhaimi, beliau mengatakan bahwa suku *Osing* sangat meyakini kebenaran cerita tersebut diatas, maka dari itu ritual *ngunggahngunggahi* bukanlah suatu hal yang memalukan untuk dilakukan, malah masyarakat *Osing* menganggap bahwa *wong Osing* ini dianggap jantan karena sudah berani memperjuangkan cintanya dan bertanggung jawab untuk menikahi perempuan yang dicintai.<sup>22</sup> Kebetulan bapak kepala adat ini juga salah satu pelaku kawin *colong* dan melewati ritual *ngunggah-ngunggahi* kepada istri keduanya. Hal itu dilakukan karena keluarga istri keduanya tidak merestui

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Taufik Firmanto dkk, *Suku Osing: Perspektif Etnografi, Social, Hukum Dan Budaya*, (Malang: Inteligensia Media, 2019), 62

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Joko, *Wawancara*, Kemiren, 20 juni 2023.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Suhaimi, *Wawancara*, Kemiren, 01 Juni 2023.

dan bertahan sampai sekarang.

perkawinan tersebut karena kepala suku sudah memiliki istri, dan pada ahirnya restu itu didapat, pernikahankepala adat dengan istri kedunya berlangsung secara resmi baik negara dan agama,

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Ngunggah-ngunggahi dilakukan apabila lamaran calon pengantin pria di tolak dan sudah tidak menemukan cara lain untuk meluluhkan hari orang tua pihak calon pengantin perempuan.lamaranngunggah- nguggahi dilakukan dengan cara nyolong wong wadon(menculik calon pengantin perempuan). Kebanyakan usaha Wong Osing yang melakukan adat ngunggah-ngunggahi membuahkan hasil yang baik. Tiap pasangan yang mempraktekkan adat ini bisa dipastikan lamarannya akan diterima,walaupunpada mulanya orang tua perempuan tidak setuju,setelah melakukan ritual ngunggah-ngunggahi akan berbalik direstui walau dengan terpaksa.<sup>23</sup>

Untuk mendalami reaksi suku *Osing* terhadap tradisi *ngunggah- ngunggahi*, penulis akan meminjam teori trikotomi Geerzt dalam mengklasifikasi golongan masyarakat *Osing*. 24 Masyarakat *abangan* dilingkungan suku Osing disebut *wong nasional*, golongan ini biasanya hidup disekitar gunung Ijen tepatnya di desa Kemiren, dalam keberagamaan *Osing nasional* penganut animisme yang yang termotivikasi dengan Islam kejawen. Masyarakat *Osing nasional* beranggapan memegang teguh tradisi *ngunggah-ngunggahi* adalah suatu kewajaran dan melaksanakan tradisi ini sama saja menjalankan nilai-nilai ajaran kebaikan dari nenek moyang. Bagi *wong Osing* tradisi *ngunggah-ngunggahi* diaggap sebagai cara meredam ego orang tua perempuan dan cara termudah mendapat restu orang tua yang dilegalkanoleh tradisi. Sehinggatradisi ini layak dilestarikan sebagai bagian dari kebudayaan masyakarat *Osing* yang akan terjaga eksistensinya di Indonesia. 25

Tradisi ngunggah- ngunggahi dilalui melalui empat proses oleh wong Osing nasional: Pertama, melakukan colongan; sebelumnya pihak keluarga calon pengatin laki-laki sudah mempersiapkan diri dengan menyajikan sesajen kelapa, beras kuning, dan dupa. Tujuannya supaya colongan yang dilakukan tidak diketahui pihak keluarga perempuan. Kedua, Setelah melakukan colongan biasanya calon istri hidup dengan keluarga laki-laki, disana banyak hal

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>Suhaimi, wawancara, kemiren, 01 juni 2023

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Trikotomi terdiri dari tiga Varian golongan masyarakat yakni golongan abangan, santri dan priyayi. Lihat Geerzt, *Agama Jawa: abangan, santri dan priyayi.* 

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Suhaimi, wawancara, kemiren, 4juni 2023

yang diajarkan dan dikenalkan kepada calon istri termasuk mengenal kabiasaan calon suami. *Ketiga*, Setelah dua puluh empat jam, keluarga pihak laki- laki mengirim  $colok^{26}$  untuk melakukan mediasi dengan keluarga perempuan. Jika mediasi sukses maka keluarga perempuan akan melakukan *selametan* sebagai simbol permintaan maaf kepada Tuhan dan do'a menolak balak. Masyarakat *Osing* meyakini dengan melakukan *colongan* maka calon pengantin perempuan telah dikelilingi jin dan ilmu hitam. Untuk menghilangkan aura gelap, calon istri harus melakukan ritual yang mandi dengan kembang tujuh rupa dan memotong ayam berwarna hitam sebagai symbol mebuang kesialan yang akan menimpah keluarga. Diharapkan juga dengan mandi tujuh rupa akan memunculkan aura yang lebih bersih dan nama baik keluarga akan terjaga.<sup>27</sup>

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Sementara masyarakat *Osing* dari golongan santri beranggapan bahwa adat *ngunggah-ngunggahi*perlu perombakan dalam proses ritualnya, ada beberapa ritual diajaran nenek moyang yang mengandung kemusyrikan. Dalam proses ritual, adat *ngunggah-ngunggahi*sudah waktunya menyesuaikan dengan syari'ah Islam, misalkan saja ketika calon suami membawa kabur calon istri, harus dipastikan bahwa calon istri tidak dalam pinangan laki-laki lain. Jika sang perempuan dijodohkan dengan laki-laki lain, maka perempuan itu secara tegas menolak perjodohan tersebut. Golongan *Osing* santri ini banyak hidup di kecamatan Ronggojampi, kebanyakan masyarakat *Osing* santri masing menganggap sinis pada perempuan yang melakukan adat *ngunggah-ngunggahi* ini. Perempuan yang melakukan ritual *colongan* dianggap sebagai perempuan murahan dan lebih mengutamakan laki-laki yang baru dikenal dari pada kedua orangtuanya.

Golongan priyayi dalam masyarakat Osing disebut wong pangkat, golongan ini disebut masyarakat urban yang memiliki pekerjaan sebagai pejabat ataupun pegawai pemerintahan, wong pangkat hidup di perkotaan dan kesibukan dalam bekerja sangat mempengaruhi gaya hidup serta pola pikir mereka. Masyarakat *Osing pangkat* biasanya lebih acuh terhadap tradisi-tradisi dilingkungan mereka. Selain itu factor pekerjaan dan ekonomi yang mapan, hampir tidak memungkinkan bagi orangtua calon pengantin perempuan untuk menolak lamaran wong Osing dari kalangan wong pangkat. Selain wong pangkat, ada golongan Wong duwěh (orang kaya raya)

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Colok adalah mediator dari keluarga pihak laki-laki, bertugas sebagai juru damai antara pihak laki-laki dengan keluarga perempuan. Tidak hanya sekedar menjadi juru damai, colok rupanya berperan penting dalam meluluhkan keluarga perempuan untuk menyetujui laki-laki yang melakukan colongan. Suhaimi, wawancara, kemiren, 04 juni 2023.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Suhaimi, wawancara, kemiren, 04 Juni 2023.

yang memiliki klualifikasi yang sama dengan *wong pemerintahan*. Hanya saja golongan *wong duwěh* tidak hanya berada diperkotaan, golongan ini juga bertempat tinggal di desa. Pak eko swilin selaku sekertaris desa kemiren menjelaskan bagaimana suku Osing melakukan adat *ngunggah-ngunggahi* berdasarkan golongannya:

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Ada kurang lebih dua puluh persen penduduk *Osing* yang tersebar diseluruh Banyuwangi, yang melakukan kawin *colong*, proses lamarannya dengan cara adat *ngunggah-ngunggahi*. Akan tetapi dalam proses ritual *ngunggah-ngunggahi* tiap kecamatan ada sedikit perbedaan, hal itu dikarnakan *wong Osing* itu sendiri terdiri dari *wongnasional, wong santri, wongpangkat* dan *wongduwěh*. Sudut pandang mereka tentang budaya *Osing* beragam, jadi sangat berpengaruh terhadap bagaimana mereka menjalankan tradisi kebudayaan. Kaum abanganlah yang begitu kuat memegang tradisi *Osing* termasuk *ngunggah-ngunggahi*, setiap tradisi dilakukan oleh kaum abangan, ritualnya murni tanpa ada perubahan sebagaimana yang diakukan oleh nenek moyang *Osing*<sup>28</sup>

Menurut hemat penulis, suku Osing memiliki istilah berbeda dari teori trikotomi Geerzt dalam menggolongkan kebudayaan dan keberagamaan masyarakat. Jika Geerzt menggolongkan masyarkat jawa dalam istilah *abangan, santri* dan *priyayi*. Masyarakat osing digolongankan dengan istilah *wong nasional, wong santri, wong pangkat* dan *wongduwěh*. Empat golongan masyarakat Osing memiliki sudut pandang dan cara berbeda dalam melakukan adat *ngunggahngunggahi*. Untuk memperjelas sudut pandang suku osing tentang lamaran ngunggahngunggahi, penulis menskemakan berdasarkan identifikasi, ideologi dan cara masyarakat Osing melakukan tradisi *ngunggah-ngunggahi* sebagai berikut:

| Kategori Trikotomi<br>Clifford Geertz | Penyebutan Diri MasyarakatOsing |                    |                     |
|---------------------------------------|---------------------------------|--------------------|---------------------|
|                                       | Identifikasi                    | Ideology           | TradisiNgunggahi-   |
|                                       | Golongan                        |                    | ngunggahi           |
| Kaum abangan                          | Wong nasional                   | Animisme, percaya  | Dilakukan           |
|                                       |                                 | mistik dan Islam   | berdasarkan         |
|                                       |                                 | Kejawen            | kepercaya mistik;   |
|                                       |                                 |                    | sesajen             |
|                                       |                                 |                    | diperuntukkan dan   |
|                                       |                                 |                    | yang berfungsi      |
|                                       |                                 |                    | menghilangkan       |
|                                       |                                 |                    | kesialan            |
| Kaum santri                           | Wong santri                     | Islam Pesantren,   | Melakukan ritual    |
|                                       |                                 | percaya mistik dan | berdasarkan koridor |

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Eko swilin, wawancara, glagah, 06 juni 2023.

|              |             | manut Kiai                             | ajaran Islam. Untuk<br>menghilangkan<br>kesialan dilakukan<br>selametan berfungsi<br>menjauhkan dari jin<br>dan setan |
|--------------|-------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Kaum priyayi | Wongpangkat | Islam, percaya mistik<br>dan Islam KTP | Acuh tak acuh                                                                                                         |
|              | Wong duwĕh  | Islam, percaya mistik<br>dan Islam KTP | Acuh tak acuh                                                                                                         |

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Gambar 1. Klasifikasi Masyarakat Osing Dan Pelaksanaan Tradisi Ngunggah-Ngunggahi

Setelah diamati, gambaran praktik ritual ngunggah-ngunggahi meskipun terdapat perbedaan persepsi antara wong nasional, wong santri, wong pangkat dan wongduwěh. Secara garis tata cara yang harus dipatuhi masyarakat Osing dalam menjalankan adat ngunggah-ngunggahi adalah: Pertama, Masyarakat Osing menganggap orang tua yang tidak merestui hubungan anaknya adalah aib, sehingga orang tersebut malu jika perbuatannya itu diketahui orang. Solusi yang tepat dan legal menurut adat dengan melakukan lamaran ngunggahngunggahi. Kedua, ketika calon istri dilarikan kerumah calon suami, keluarga calon suami bertanggung jawab dan berperan untuk menjaga keamanan calon istri, sehingga selama ini tidak pernah ada kasus pelecehan yang muncul akibat lamaran ngunggah-ngunggahi. Ketiga, segera setelah melakukan ritual ngunggah-ngunggahi pihak keluarga calon suami mengirimkan colok ke pihak perempuan,agar tidak terjadi perselisihan yang berkepanjangan antara dua keluarga ini. Setelah melewati ritual ini, kedua belah pihak segera menghubungi ketua adat dan tokoh agama untuk mengatur hari perkawinan.<sup>29</sup>

Sebagai bagian dari adat kawin *colong*, rupanya lamaran *ngunggah-ngunggahi* berpengaruh pada ritual pernikahan selanjutnya. Setelah proses mediasi yang dilakukan *colok* berhasil, maka pernikahan akan dilaksanakan dengan ijab qabul sebagaimana diatur dalam syari'ah Islam dan dicatatkan di KUA setempat. Sebagai budaya lokal, ritual *ngungah-ngunggahi* merupakan "*prosesual simbologi*" yaitu bagaimana tradisi ini menggerakkan tidakan sosial dan melalui proses simbol tradisi ini memperoleh dan memberikan arti kepada

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Suhaimi, wawancara, kemiren 04 juni 2023.

masyarakat pribadi.<sup>30</sup> Secara keseluruhan masyarakat *Osing* mengagap ritual *ngunggah-ngunggahi* layak untuk dipraktekkan dan dilestarikan, karna *ngunggah-ngunggahi* memiliki arti penting bagi *wong Osing* yang tidak mendapatkan restu untuk menikahi wanita yang dicintainya, tradisi *ngunggah- ngunggahi* akan menjadi simbol kejantanan laki-laki karena sudah memiliki keberanian memperjuangkan cintanya dengan cara bertanggung jawab untuk menikahinya. Hal ini tentunya menitikberatkan pada dinamika sosial, bagaimana masyarakat menjalankan dan melanggar norma-norma dan nilai-nilai yang sudah diatur untuk kepentingan mereka.<sup>31</sup>

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

### Akulturasi Agama dan Budaya dalam Adat Ngunggah-Ngunggahi

Komponen sistem kebudayaan memiliki latar kebudayaan egalitarianis, seperti pola keberagaman yang dibangun atas dasar local knowledge atau lokal wisdom,<sup>32</sup>yang tidak menutup kemungkinan bahwa kontruksi sistem budaya yang dikembangkan pelan tapi pasti akan mengalami reproduksi pada struktur social, termasuk nilai lokal- tradisional untuk menunjukkan eksistensi kedaerahan. Salah satunya local wisdom yang selalu eksis adalah ritual ngunggah-ngunggahi dalam adat kawin colong, ritual ini hadir bukan hanya sebagai pelengkap budaya yang sudah mapan dan dan bahkan sulit digugat keberadaannya. Adatngunggahngunggahi ini hadir dengan bentuk negoisasi Islam lokal, Islam menjadi anutan mainstream keagamaan masyarakat Osing dalam bentuk lokal- tradisional. Demikian diungkap oleh tokoh agama Osing bapak Kholili;

"bahwa praktik *ngunggah-ngunggahi* itu sebenarnya sudah sejalan dengan syari'ah Islam, misalkan saja ketika melakukan *ngunggah-ngungahi wong wadon* (calon pengantin perempuan) harus dijaga betul oleh keluarga calon suami agar terhidar dari pelecehan seksual ketika dalam proses ritual *ngunggah-ngunggahi*. Selain itu ketika mau melakukan *ngunggah-ngunggahi*, pihak laki-laki harus memastikan bahwa calon istri tidak dalam pinangan orang lain, atau jika dia dijodohkan maka harus jelas menyatakan bahwa perempuan tersebut menolak perjodohan itu. Dan apabila perempuan tersebut sudah janda maka harus selesai dari masa iddah"<sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> William Armand Lessa and Evon Z. Vogt, *Reader in Comparative Religion: an Anthropological approach*, (New York: Haper & Row publishers, 1979), 91

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Victor Turner, *Symbol in Ndebu Ritual*, in Victor Turner, The Forest of simbol: Aspects Ndebu Ritual, (Ithaca: Cornell University Press, 1967), 44

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Clifford Geertz, *local Knowledge*, (new York: Basic Book, 1983), 45

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Kholili, wawancara, banjarsari, 06 juni 2023

Penjelasan pak Kholili menunjukan bahwa masyarakat *Osing* dalam menjalankan tradisi *ngunggah- ngunggahi* telah mengharmonisasikan antara nilai- nilai ajaran Islam dengan budaya masyarakat setempat. Misalkan syarat calon pengantin perempuan yang harus *single*, tdk terikat dengan khitbah laki- laki lain, dan tidak dalam masa iddah.Hal ini sejalandengan nilai Islam tentang syarat lamaranyakni; *khitbah* yakni anjuran pada laki-laki yang hendak meminang untuk meneliti wanita yang akan dipinang dan *lazimah* mengetahui kondisi masih singelkah, tidak mahram *mu'abbad* ataupun *mu'aqqat* dan tidak dalam masa '*iddah*.<sup>34</sup> Selama ritual *ngunggah-ngunggahi* biasanya kedua calon mempelai mempelajari karakter antara satu dengan yang lain, walaupun itu hanya sebentar paling lama sekitar tiga hari sampai colok sukses melakukan mediasi, hal itu sesuai dengan konsep *khitbah* dalam Islam. Pak Kholili juga mengatakan 'selama calon mempelai hidup bersama dengan keluarga laki-laki, banyak hal yang dilakukan misalkan dia harus mengetahui apa makanan kesukaan, bagaimana calon suami tersebut bersikap orangtuanya dan keluarga yang lain,bagaimana sifat calon suami, bagaimana perilaku keseharian dan begitu pula sebaliknya calon suami terhadap calon istri.<sup>35</sup>

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Pola harmonisasi pada adat ngunggah-ngunggahiterlihat pada dialektika ajaran Islam dan proses ritual ngunggah-ngunggahi. Pola dialektika tradisi ngunggah-ngunggahi dibangun dari kuatnya suku Osing dalam menjalankan tradisi lokal (low tradition) yangbersinggungan nilai-nilai Islam murni (high tradition), demikian juga sebaliknya. Saling mempengaruhi itulah dalam bahasa antropo- sosiologinya dikenal dengan istilah proses dialektika agama budaya<sup>36</sup>. Menurut teori Gellner agama tidak dipotret dari tradisi besar (high tradition) yaitu melalui pedoman nasnya saja, melainkan agama akan di potret dari perilaku dan pengalaman sosial keberagamaannya yang banyak dipengaruhi tradisi kecil (low tradition).<sup>37</sup> Maka disadari atau tidak, doktrinal Islam telah sebagai high tradition menjadi acuan bagi masyarakat Osing, agar proses lamaran adat ngunggah- ngunggahi sebagai low traditiontidak keluar dari jalur nilai – nilai agama dan budaya masyarakat Osing. Sehingga pola harmonisasi antar keduanya telah terjadi dan menciptakan culture space (medan budaya) yang ter-setting sekaligus penanda ciri khas dari masyarakat osing. Terbukti dalam pelaksanaan adatngunggah-ngunggahi wong Osing

 $^{34}$ Wahbah al- Zuhâily, al-Fiqh al-Islam wa 'adillatuh, Juz. 9. (Damaskus: Dar al-Fikr, 2017),6497-6498

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Kholili, wawancara, Banjarsari, 07 juni 2023

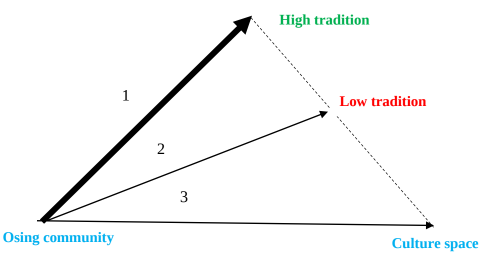
<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Raibin, Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer, (Malang: UIN Press, 2009), 71

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Ernest Gellner, Post- Modernism: Reason and religion, (London: Routledge, 1992), 11

e-ISSN: 2774-3179 konsisten memperhatikan toto kromo (etika) dan menjauhi perilaku buruk misalnya membawa

wong wadon ke hotel dan mencegah konflik yang lebih tajam dengan orang tua perempuan'. 38 Gambar 2. Pola Harmonisasi Agama dan Budaya padaLamaran adat Ngunggah-

Ngunggahi



Keterangan: 1. Realitas Dogma

2. Realitas Sosial

3. Realitas Empiris

p-ISSN: 2774-3187

Penjelasan terperinci dari skema di atas,dalamrealitas dogma masyarakat Osing percaya bahwa Allah Swt. pusat tujuan bergantung, dan Allah Swt. pula harapan (do'a) dikabulkan, ditunda, atau diubah sesuai dengan kapasitas manusia yang meminta. Sebagai hamba Allah Swt. masyarakat Osing memiliki kewajiban menjalankan perintah Allah Swt. dan menjauhi larangannya (high tradition). Hubungn teologisini berjalan atau dijalankan dalam kehidupan keseharian, dalam kehidupan pribadi atau bersama didalam keadaan biasa-biasa saja (normal). Tetapi ketika wong Osingmenghadapi keadaan atau peristiwa khusus, maka wong Osing akan melakukan cara termudah dan baik untuk menyelesaikan keadaan yang sulit. Seperti ketika wong Osing tidak mendapat restu dari orang tua calon mempelai wanita, maka yang dihampiri dengan melakukan ritual colongan (low tradition). Ritual colongan diyakini sebagai cara yang legal untuk mendapat restu orang tua. Realitas demikian yang disebut dengan realitas sosiologis.

Indikasi tradisi *ngunggah-ngunggahi* telah mendialekkan antara agama kebudayaan, terlihat dari cara masyarakat Osing dalam mempertahan adat warisan

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Suhaimi, wawancara, Kemiren, 04 juni 2023.

nenek moyang, akan tetapi nilai agama tetap dijalankan. Konsep tradisi ngunggahngunggahi sejalan dengan konsep maslahah (sesuatu yang dianggap baik oleh akal dan menghindar bahaya).<sup>39</sup> kesesuaianmendatangkan kebaikan Melakukan selametan, moco sholawatan dan moco Our'ān dalam proses ritual tradisi ngunggahngunggahiadalah wujud ketaatan masyarakat Osingkepada Allah Swt., dalam Islam perilaku ini disebut dengan prinsip *munāsabah* atau sebagai salah satu cara untuk menemukan ratiologis dalam nash. Alasan hukum atau 'illah dapat ditemukan dengan jalan yang sepenuhnya rasional dan logis. Tradisi ngunggah- ngunggahidalam prinsip munāsabahyakni teknik pembacaan teks-teks Qur'ān atau Sunnah secara seksama untuk menemukan "spirit hukum" yang melatari hukum-hukum Syarī ah. Bila prinsip untuk mendatangkan kebaikan dan mencegah keburukan itu merupakan tujuan hukumhukum Syarī'ah, maka asas *munāsabah* harus sesuai dengan prinsip ini. Sebab, pada akhirnya tujuan Syarī'ah adalah untuk mendatangkan kemaslahatan manusia di dunia maupun di akhirat.

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Sampai saat ini aturan lamaran adat ngunggah- ngunggahi hanya boleh dilakukan sesama suku Osing yang memiliki satu keyakinan (agama), berarti kemaslahatan untuk menjaga keturunan(hifd al- nashl)dalam kaca mata masyarakatOsing sudah terjadi.Mempertahankan ngunggah- ngunggahi sama saja menjaga kelestarian suku Osing.Maka dalam ritual ngunggah-ngunggahinilaiIslam digunakan tidak hanya memberikan hukum halal atau haram secara normatif, akan tetapi juga solusi terhadap permasalah masyarakat setempat. Dalam konteks ini, penulis mengambil qaidah KH. MA. Sahal Mahfud yakni "al- Muhāfadoh 'ala qodīm al- ṣālih wa al- ajżu bi al- jadīd al- aṣlah" (memelihara budaya- budaya terdahulu dan mengambil budaya baru yang kontruktif). Dari sinilah culture space ditemukan melalui bangunan nilai agama dengan megungkap tujuan syari'ah seperti yang dikatakan Ibnu 'Āsyūr sebagaimana dikutip Abdul Hadi "ḥifzu nizām al- ummah wa istidamah ṣalāḥih" (menjaga ketertiban ummat dan melestarikan kemaslahatan). Prinsip ini menunjukkan bahwa colongan dalam lamaran adatngunggah- ngunggahi tidak harus dipandang hitam putih dalam menghukuminya, karena

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Al-Ghazālī, *Syifāʾ al-Ghalīl fī al-Syabah waʾl-Mukhīl wa Masālik al-Taʾlīl*, diedit oleh Ḥamd al-Kabīsī (Baghdad: Maṭbaʿat al-Irsyād, 1971), 142-266. Lihat juga ikhtisarnya dalam Wael B. Hallaq, *A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunnī Uṣūl al-Fiqh* (Cambridge: Cambridge University Press, 1997), 86-90.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>Abdul Hadi, *Ushul Fiqh: Konsep Baru tentang Kaidah Hikmah dalam Teori Fiqh*, Visiting Professor (Semarang: IsDB UIN Walisongo, 2014), 94

terkadang syari'ah mencegahnya bukan karena *maṣāliḥ* itu sendiri akan tetapi berpotensi *mafāsid*.

Mencermati konsep lamarandalam ritual ngunggah-ngunggahi, Islam memberikan ruang dalam adat ini.Adanya qaidah "al 'adat al Muhakkamah" membuka tradisi menjadi sebuah hukum, tepatnya terlegalkan sebagai hukum al-'urf.Adatngunggah- ngunggahi sebagai warisan budaya nenek moyang suku Osing, menjadi salah satu aset budaya masyarakat OsingBanyuwangi yang tidak lagi bertentangan dengan Islam.Maka ritual adatngunggahngunggahiharus dilakukan dengan menggunakan norma- norma agama, agar tradisi itu baik (al-'urf al shahīh) dan memiliki maslahat sebagai dasar peletakan tradisi tersebut.

#### **KESIMPULAN**

Tradisi ngunggah- ngungahi merupakan "prosesual simbologi", bagi masyarakat Osing tradisi ini memberikan arti penting bagi wong Osing yang tidak mendapat restu dari orang tua perempuan, karena menurut masyarakat Osing laki-laki yang melakukan colongan dianggap sebagai lelaki pemberani dan jantan. Laki-laki itu dianggap bertanggung jawab dan mampu memperjuangkan cintanya hingga keperkawinan. Sedangkan harmonisasi agama dan budaya dalam tradisi ngunggah- ngunggahi terlihat pada aktifitas keagamaan pada tradisi ngunggah-ngunggahi. Dalam hal ini agama sebagai high tradition bersentuhan dengan ritual- ritual tradisi ngunggah- ngunggahi (low tradition) telah membentuk pola harmonisasi antara agama dan budaya sehingga menciptakan culture space (medan budaya). Karena ngunggah- ngunggahi telah sejalan dengan konsep 'urf shahih, maka keabsahan tradisi ini mendapat legitemasi dengan tinjauan maqashid syari'ah yang dilandasi dengan kaidah "al-'adah al- muhakkamah".

Sebagai akhir kata, penulis melihat perlu adanya kajian lebih lanjut mengenai adat ngunggah-ngunggahi pada masyarakat Osing di Banyuwangi. Sebab keterbatasan yang penulis miliki, penelitian ini masih memiliki cela untuk diteliti lagi oleh peneliti lain. Bidang kajian yang menarik, memberi sumbangan yang cukup berarti bagi harmonisasi keberagamaan dan budaya secara menyeluruh dan terintegrasi. Selain itu, agar eksistensi kebudayaan Indonesia khususnya bagi suku Osing tetap berangsung dan dan terjaga.

#### **DAFTAR PUSTAKA**

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

- Ainiyah, Qurrotul dan Khoirul Hadi, *Islam and Local Culture: Trying to Unveil The Gender Values in "Kawin Colong" Marriage Custom in Osing Society Of Banyuwangi*, The Ninth al- Jami'ah Forum, Coference Proceeding, November 2016, 12-25.
- Al-Ghazālī, Abu Hamīd. 1971. *Syifā' al-Ghalīl fī al-Syabah wa'l-Mukhīl wa Masālik al-Ta'līl*, diedit oleh Ḥamd al-Kabīsī. Baghdad: Maṭba'at al-Irsyād.
- Armand Lessa, williyam and Evon Z. Vogt. 1979. *Reader in Comparative Religion: an Anthropological approach*. New York: Haper & Row publishers.
- Cassirer, Ernst. 1969. An Essay on Man. New Haven: yale University press.
- Creswell, John W. 2018. Qualitatif Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Appoachest, Terjem. Ahmad Lintang Lazuardi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
- Firmanto, Taufik. Dkk. 2019. Suku Osing: Perspektif Etnografi, Social, Hukum Dan Budaya. Malang: Inteligensia Media.
- Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Culture. New York: Basic Book.
- -----. 1983. Local Knowledge. New York: Basic Book.
- ----- 2014. *Agama Jawa: Abangan, Santri Dan Priyayi*, Terjm. *The Relegion Of Java* .Depok: Komunitas Bambu.
- Gellner, Ernest. 1992. Post-Modernism: Reason and religion. London: Routledge.
- Hadikusuma. Hilman. 2017. Antropologi Hukum Indonesia. Bandung: ALUMNI.
- Hadi, Abdul. 2014. *Ushul Fiqh: Konsep Baru tentang Kaidah Hikmah dalam Teori Fiqh*. Visiting Professor. Semarang: IsDB UIN Walisongo.
- Hallaq, Wael B. 1997. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunnī Uṣūl al-Fiqh . Cambridge: Cambridge University Press.
- Mulya Sari, Titin. 2017. Perkawinan adat Jawa perspektif Hukum Islam di desa Terlangu Kecamatan Brebes, al-Maslahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial 5(10) 805-824.
- Nurwiyatin Putri, Bunga. 2020. *Pernikahan Adat Sunda Perspektif Hukum Islam*. Shakhsiyah Burhaniyah: Jurnal Hukum Islam Vol.5 No.2 Juli.
- Raibin. 2009. Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. Malang: UIN Press.
- Sabiq, Sayyid. 2006. Fiqh as-Sunnah. Juz 2. Beirut; Dar al-Fikr.
- Saiful Rahman, Fawaid. Status Hukum Pernikahan colong Mempelai Wanita di Desa Sraten kecamatan Cluring perspektif KHI dan Adat. Momentum, Jurnal Ilmiyah Ilmu Sosial dan Keagamaan. Vol.07 No.2 Mei 2019.
- Spradley, James P. 1997. Metode Etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.
- Takari, Muhammad. dkk. 2014. Adat Perkawinan Melayu: Gagasan, Terapan, Fungsi dan Kearifannya. Medan: USUPres.
- Thohir, Mudjahirin.2007. *Memahami Kebudayaan: Teori, Metodologi Dan Aplikasi*. Semarang: Fasindo Press.

**SAMAWA: Jurnal Hukum Keluarga Islam** Volume 5, No.1. Januari 2025, Hlm. 51-67 DOI https://doi.org/10.53948/samawa.v5i1.165

Turner, Victor. 1967. *Symbol in Ndebu Ritual*, in Victor Turner, The Forest of simbol: Aspects Ndebu Ritua. Ithaca: Cornell University Press.

p-ISSN: 2774-3187

e-ISSN: 2774-3179

Wahab Khallaf, Abdul. Tt. Ilm Ushul Fiqh. Qhurah: Dar al- Qalam.

Wahyuningtyas, Titis. 2014. *Kajian Yuridis terhadap Perkawinan Colong*, Artikel Ilmiyah Hasil Penelitian Mahasiswa. Jember; Universitas Jember Press.

Wagiono. Ramdan. *Tradisi Kawin Colong pada Masyarakat Osing banyuwangi Perspektif Sosiologi Hukum Islam*, al- Ahwal, Vol. 10 No.2. 2017. 61-84.

Zuhâily, Wahbah. al-Fiqh al-Islam wa 'adillatuh. Juz. 9. Damaskus: Dar al-Fikr.